
V loňském roce jsme si při různých příležitostech
připomínali konec 2. světové války, od kterého nás dělí již
osm dekád – a jehož pamětníci se mezi námi vyskytují již jen
ojediněle. Dalekosáhlé důsledky této největší válečné
konflagrace ve světových a evropských dějinách, tedy
především bipolární rozdělení kontinentu na Západ a
Východ, jsou zřetelné i dnes: téměř 40 let po
demokratických revolucích ve střední a východní Evropě
jakoby nechce pomyslná železná opona ze srdcí a myslí
Evropanů zmizet. Konec války přinesl i definitivní konec
fyzického soužití Čechů a Němců na historickém území
Čech, Moravy a Slezska. Jejich mentální separace však
postupně proběhla dříve, živena objektivními procesy
nacionalizace a kapitalistické modernizace od poloviny 19.
století. I křesťané si vytvořili separátní, nacionálně
definované instituce a spolky – a klaněli se, obrazně řečeno,
Bohu u různých oltářů, byť ještě na půdě předmoderních
historických institucí (diecézí, řádových provincií,
nacionálně smíšených kněžských seminářů).

Křehká a nevyvážená konstrukce 1. Československé
republiky (a vlastně celého postversailleského evropského
uspořádání) neodolala vnitřním i globálním krizím, a
především expanzívní politice sousedního nacistického
Německa. Historické milníky jako 30. září 1938 (Mnichovská
dohoda) či 15. březen 1939 (okupace zbytku
Československa) a následné rozpoutání války nám dnes
stále připomínají dlouhodobou neodvolatelnost a
neopravitelnost (irreparabilitu) tehdejšího česko-
německého vztahu a jeho tragického vyústění. Faktický
konec po staletí trvajícího soužití obou "zemských kmenů"
však přinesl nikoliv rok 1945, nýbrž až rok následující.
Teprve v roce 1946 totiž bylo realizováno rozhodnutí
vítězných mocností ze srpna 1945, podporované a částečně
i iniciované československou vládou, o "přesunu" (v
originálu postupimského protokolu "removal") německého
obyvatelstva z Polska, Československa a Maďarska.
Sugestivně jej připomíná jedna ze závěrečných místností
nového Sudetoněmeckého muzea v Mnichově: kufry, rance,
trakaře a dětské kočárky – celý dosavadní život více než
dvou milionů lidí se musel vtěsnat do několika málo
zavazadel, které si "řádným a humánním způsobem
transferovaní" Němci (= diktum hlavy XIII. zmíněného
protokolu) mohli vzít s sebou na cestu do svých nových, byť
jen provizorních útočišť – narychlo připravených
utečeneckých lágrů.

Dějiny ovšem nikdy nekončí – a ani "dobrý" či "špatný"
konec netrvá věčně. Odchodem Němců z Československa
vzniklo v pohraničí jakési civilizační vzduchoprázdno, horror
vacui v ekonomickém i sociálním smyslu. Desetitisíce ještě
neodsunutých Němců sice pomohly zajistit určitou
kontinuitu v tradičních ekonomických odvětvích (sklo,
porcelán, strojírenství a chemický průmysl, montánní
sektor, lázeňství), nově příchozí obyvatelé však sem
přicházeli z často odlišného hospodářského a kulturního
prostředí.

KONFERENCE SDRUŽENÍ ACKERMANN-GEMEINDE

80 LET POTÉ
 Byli to nejenom Češi z vnitřních částí republiky, ale i pestrá směs
repatriantů z Volyně, Rumunska, Vídně či ze Slezska, jakož i Slováci,
Romové, ba i "nežádoucí" Maďaři z jižního Slovenska. Sociální
experiment s eufemistickým názvem "obnova pohraničí" jitřil fantazii
komunistických plánovačů od zeleného stolu: pohraničí se mělo stát
lokomotivou socialistické modernizace, ne-li její výkladní skříní.
S výsledky tohoto nezdařeného experimentu se potýkáme dodnes:
kdysi převážně Němci osídlené oblasti patří k těm
nejproblematičtějším: stále jej charakterizují opuštěné brownfieldy
severočeských textilek, zavřené doly, zničená krajina v tzv. pánevní
oblasti či zbořené nebo vykradené kostely a další devastované
kulturní památky – v míře větší než v ostatních částech republiky.
Oběťmi tohoto experimentu se však stali především lidé: je zde nižší
stupeň vzdělanosti, nižší mzdová hladina a naopak vyšší (strukturálně
podmíněná) nezaměstnanost, dále zadlužení obyvatelstva a
související exekuce majetku, odliv mladých a talentovaných lidí,
kriminalita… Není divu, že i zdejší voliči volí častěji, někdy i ze
zoufalství, extremistické či populistické strany. Horror vacui
v duchovním smyslu pak představuje masívní sekularizace a
odcírkevnění, kdy hlavní české křesťanské církve postupně rezignují
na tzv. plošnou duchovní správu: v řadě venkovských kostelů
například na Karlovarsku, Žatecku či v Českém středohoří se
pravidelné bohoslužby již nekonají, či jen výjimečně při výročních
poutích.

Přesto však právě dnešní pohraničí otevírá nové možnosti, a to
nejenom pro romantické či dobrodružné povahy: naděje totiž i zde
umírá naposledy. K proklamované "obnově pohraničí" skutečně
dochází, byť pozvolna a asymetricky: lidé se tu více zajímají o
minulost míst, ve kterých žijí, občanské spolky se podílejí na obnově
kulturních památek, často nastartované za vydatné pomoci
sudetoněmeckých rodáků a jejich potomků. Se zlepšující se
infrastrukturou se zvolna obnovuje průmyslová výroba, rozvíjejí se i
další oblasti ekonomiky – ostrovů "pozitivní deviace" přibývá. A to
navzdory stále chybějícím účinným vládním programům či absenci
mechanismů, které známe z jiných zemí Evropy a které víceméně
úspěšně fungují, např. systém finančního vyrovnání mezi bohatým a
chudšími švýcarskými kantony či horizontální finanční
Länderausgleich mezi německými spolkovými zeměmi. Úkolem blížící
se výroční konference Sdružení Ackermann-Gemeinde bude nejenom
reflexe toho, co se v pohraničí událo před 80 lety a v následující
komunistické éře, ale i vyhodnotit i způsob, jak zde proběhla
postkomunistická transformace, chápaná v nejširším slova smyslu:
nejenom jako transformace ekonomická či politická, ale i
"transformace ducha a mysli". Užitečné bude i srovnání české situace
s poměry v sousedním Polsku, které na bývalých východních
oblastech Německa, tj. na územích na východ od Odry a Nisy, řešilo a
řeší podobné problémy, i když mnohdy za odlišných předpokladů
(integrální přesun homogenních skupin polského obyvatelstva
z dnešní Ukrajiny, Běloruska či Litvy) a často i s odlišnými výsledky.

Miroslav Kunštát 
člen předsednictva SAG

ACKERMANN-GEMEINDE.CZ



Im vergangenen Jahr erinnerten wir bei verschiedenen
Gelegenheiten an das Ende des Zweiten Weltkriegs, von dem uns
inzwischen bereits acht Jahrzehnte trennen – und dessen
Zeitzeugen unter uns nur noch vereinzelt anzutreffen sind. Die
weitreichenden Folgen dieser größten militärischen Konfrontation
der Welt- und europäischen Geschichte, vor allem die bipolare
Teilung des Kontinents in West und Ost, sind auch heute noch
deutlich spürbar: Fast 40 Jahre nach den demokratischen
Revolutionen in Mittel- und Osteuropa scheint der
sprichwörtliche Eiserne Vorhang aus den Herzen und Köpfen der
Europäer nicht verschwinden zu wollen. Das Kriegsende
bedeutete zugleich das definitive Ende des physischen
Zusammenlebens von Tschechen und Deutschen auf dem
historischen Gebiet Böhmens, Mährens und Schlesiens. Ihre
mentale Trennung hatte jedoch bereits früher eingesetzt, genährt
durch objektive Prozesse der Nationalisierung und der
kapitalistischen Modernisierung seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts. Auch die Christen bildeten getrennte, national
definierte Institutionen und Vereine und beteten – bildlich
gesprochen – an unterschiedlichen Altären, wenn auch noch im
Rahmen vormoderner historischer Strukturen (Diözesen,
Ordensprovinzen, national gemischt zusammengesetzte
Priesterseminare).

Die fragile und unausgewogene Konstruktion der Ersten
Tschechoslowakischen Republik (und letztlich der gesamten
europäischen Nachkriegsordnung von Versailles) hielt den inneren
wie globalen Krisen nicht stand, vor allem jedoch nicht der
expansiven Politik des benachbarten nationalsozialistischen
Deutschlands. Historische Zäsuren wie der 30. September 1938
(das Münchner Abkommen) oder der 15. März 1939 (die Besetzung
des restlichen Tschechoslowakei) sowie der anschließende
Ausbruch des Krieges erinnern uns bis heute an die langfristige
Unwiderruflichkeit und Unreparierbarkeit des damaligen
tschechisch-deutschen Verhältnisses und an dessen tragisches
Ende. Das faktische Ende des jahrhundertelangen
Zusammenlebens beider „Landesstämme“ brachte jedoch nicht
das Jahr 1945, sondern erst das darauffolgende Jahr. Erst 1946
wurde nämlich die Entscheidung der Siegermächte vom August
1945 umgesetzt, die von der tschechoslowakischen Regierung
unterstützt und teilweise auch initiiert worden war, über den
„Transfer“ (im Wortlaut des Potsdamer Protokolls: „removal“) der
deutschen Bevölkerung aus Polen, der Tschechoslowakei und
Ungarn. Eindrücklich wird dies in einem der Schlussräume des
neuen Sudetendeutschen Museums in München veranschaulicht:
Koffer, Ranzen, Schubkarren und Kinderwagen – das gesamte
bisherige Leben von mehr als zwei Millionen Menschen musste in
wenige Gepäckstücke passen, die die „ordnungsgemäß und human
zu transferierenden“ Deutschen (so das Diktum von Abschnitt XIII
des genannten Protokolls) auf dem Weg in ihre neuen, wenn auch
nur provisorischen Zufluchtsorte mitnehmen durften – hastig
eingerichtete Flüchtlingslager.

 Die Geschichte endet jedoch niemals – und auch ein „gutes“ oder
„schlechtes“ Ende währt nicht ewig. Mit dem Abgang der
Deutschen aus der Tschechoslowakei entstand im Grenzgebiet
eine Art zivilisatorisches Vakuum, ein horror vacui im
ökonomischen wie im sozialen Sinne. Zehntausende noch nicht
ausgesiedelte Deutsche trugen zwar dazu bei, eine gewisse
Kontinuität in traditionellen Wirtschaftszweigen zu sichern (Glas,
Porzellan, Maschinenbau und chemische Industrie, Montansektor,
Kurwesen), doch die neu ankommende Bevölkerung stammte
häufig aus völlig anderen wirtschaftlichen und kulturellen Milieus.

KONFErenz der SDRUŽENÍ ACKERMANN-GEMEINDE

80 jahre danach
Es handelte sich nicht nur um Tschechen aus den inneren Landesteilen,
sondern auch um eine heterogene Mischung von Repatrianten aus
Wolhynien, Rumänien, Wien oder Schlesien sowie um Slowaken, Roma
und sogar um „unerwünschte“ Ungarn aus der Südslowakei. Das soziale
Experiment mit dem euphemistischen Namen „Erneuerung des
Grenzgebiets“ beflügelte die Fantasie kommunistischer Planer am grünen
Tisch: Das Grenzgebiet sollte zur Lokomotive der sozialistischen
Modernisierung werden, wenn nicht gar zu deren Vorzeigeschaufenster.
Mit den Folgen dieses gescheiterten Experiments haben wir bis heute zu
kämpfen: Die einst überwiegend von Deutschen besiedelten Regionen
gehören zu den problematischsten des Landes. Noch immer sind sie
geprägt von verlassenen Brownfields nordböhmischer Textilfabriken,
stillgelegten Bergwerken, zerstörter Landschaft im sogenannten
Beckenraum sowie von abgerissenen oder ausgeplünderten Kirchen und
anderen verwüsteten Kulturdenkmälern – in einem Ausmaß, das größer ist
als in anderen Teilen der Republik. Die eigentlichen Opfer dieses
Experiments waren jedoch vor allem die Menschen: ein niedrigeres
Bildungsniveau, geringere Löhne und zugleich eine höhere, strukturell
bedingte Arbeitslosigkeit, dazu Verschuldung der Bevölkerung und damit
verbundene Zwangsvollstreckungen, Abwanderung junger und
talentierter Menschen, Kriminalität … Es ist daher kaum verwunderlich,
dass auch die Wählerinnen und Wähler hier häufiger – bisweilen aus
Verzweiflung – extremistische oder populistische Parteien unterstützen.
Ein horror vacui im geistigen Sinne stellt schließlich die massive
Säkularisierung und Entkirchlichung dar, in deren Folge die großen
christlichen Kirchen in Tschechien schrittweise auf die sogenannte
flächendeckende Seelsorge verzichten: In zahlreichen Dorfkirchen etwa
im Karlsbader Raum, im Saazer Land oder im Böhmischen Mittelgebirge
finden regelmäßige Gottesdienste nicht mehr statt oder nur noch
ausnahmsweise zu Jubiläumswallfahrten.

Dennoch eröffnet gerade das heutige Grenzgebiet neue Möglichkeiten –
und dies nicht nur für romantische oder abenteuerliche Naturen: Denn
auch hier stirbt die Hoffnung zuletzt. Zur proklamierten „Erneuerung des
Grenzgebiets“ kommt es tatsächlich, wenn auch langsam und
asymmetrisch. Die Menschen interessieren sich zunehmend für die
Vergangenheit der Orte, in denen sie leben; zivilgesellschaftliche
Initiativen beteiligen sich an der Restaurierung von Kulturdenkmälern,
häufig angestoßen durch tatkräftige Unterstützung sudetendeutscher
Heimatvertriebener und ihrer Nachkommen. Mit der sich verbessernden
Infrastruktur kehrt allmählich auch die industrielle Produktion zurück,
weitere Wirtschaftsbereiche entwickeln sich – die Zahl der Inseln
„positiver Devianz“ nimmt zu. Und dies trotz weiterhin fehlender
wirksamer staatlicher Programme oder des Mangels an Mechanismen, wie
wir sie aus anderen europäischen Ländern kennen und die dort mehr oder
weniger erfolgreich funktionieren, etwa das System des finanziellen
Ausgleichs zwischen reichen und ärmeren Schweizer Kantonen oder der
horizontale Länderfinanzausgleich zwischen den deutschen
Bundesländern. Aufgabe der bevorstehenden Jubiläumskonferenz der
Ackermann-Gemeinde wird es nicht nur sein, zu reflektieren, was sich im
Grenzgebiet vor 80 Jahren und in der darauffolgenden kommunistischen
Epoche ereignet hat, sondern auch zu bewerten, wie hier die
postkommunistische Transformation verlaufen ist – verstanden im
weitesten Sinne: nicht nur als wirtschaftliche oder politische
Transformation, sondern auch als eine „Transformation von Geist und
Bewusstsein“. Sinnvoll wird dabei auch ein Vergleich der tschechischen
Situation mit den Verhältnissen im benachbarten Polen sein, das in den
ehemaligen deutschen Ostgebieten, also in den Regionen östlich von
Oder und Neiße, ähnliche Probleme zu bewältigen hatte und hat, wenn
auch oft unter anderen Voraussetzungen (integraler Transfer homogener
Gruppen der polnischen Bevölkerung aus dem heutigen Gebiet der
Ukraine, Belarus’ oder Litauens) und nicht selten mit anderen
Ergebnissen.

Miroslav Kunštát 
Mitglied des SAG-Vorstands

ACKERMANN-GEMEINDE.CZ


